
 

 

 

 

 

 



 

 

 



ARTE E MEMÓRIAS SAQUEADAS: SOBRE OS MUSEUS E SEUS 

SILENCIAMENTOS1 

 

Cláudia Mariza Mattos Brandão2 

Ana Beatriz Reinoso Rosse3  

 

 

O museu ocidental é aquele tipo estranho de lugar onde 
podemos encontrar no mesmo espaço quadros, objetos, móveis 
e estátuas de vários continentes e várias épocas, mas também 
milhares de restos mortais – crânios, ossos, cabelos. Essa 
instituição, associada à grandeza da nação, nasceu sob a sua 
forma atual no século XVIII – o século das revoluções (entre as 
quais a Revolução Haitiana, muito frequentemente esquecida), 
quando o tráfico escravagista atingiu um pico inigualável e 
banqueiros, seguradores, armadores, proprietários de escravos, 
capitães, negreiros e fazendeiros enriqueceram 
consideravelmente. (Vergès, 2023, p. 7-8). 

 

 A discussão proposta por Françoise Vergès é um tema candente e de 

interesse para reflexões sobre a memória social, em especial, sob o ponto de 

vista dos estudos decoloniais. O termo decolonial deriva de uma perspectiva 

teórica que faz referência às possibilidades de um pensamento crítico, a partir 

dos subalternizados. Na esteira desse pensamento, identifica-se a tentativa de 

construção de um projeto teórico voltado para uma reflexão crítica e 

transdisciplinar sobre os fatos históricos. Além disso, essa é uma tendência que 

também se caracteriza como força política para se contrapor às tendências 

dominantes de perspectiva eurocêntrica, na elaboração do conhecimento 

histórico e social. 

 
1 Artigo publicado na Revista Le Musée (impressa) volume 10, número 10, 2025. 
2 Professora Associada da Universidade Federal de Pelotas. Doutora em Educação, com pós-
doutorado em Criação Artística Contemporânea (UA, PT). Lotada no Centro de Artes, atua no 
Programa de Pós-Graduação em Artes (PPGArtes/UFPel) e no curso de Artes Visuais 
Licenciatura. É líder do PhotoGraphein - Núcleo de Pesquisa em Fotografia e Educação 
(UFPel/CNPq).  
3 Mestranda no Programa de Pós-Graduação em Artes (PPGArtes/UFPel) na linha Educação em 
Artes e Processos de Formação Estética. Graduada em Letras - Português Francês 
(CLC/UFPel). Graduanda no curso, modalidade Licenciatura, Letras Libras/Literatura Surda 
(CLC/UFPel). Bolsista PIBIC/CNPq no projeto “DO PINCEL AO PIXEL:sobre as 
(re)apresentações de sujeitos/mundo em imagens”. Pesquisadora do PhotoGraphein - Núcleo 
de Pesquisa em Fotografia e Educação (UFPel/CNPq).  
 



 Inúmeros são os casos envolvendo o deslocamento de obras de arte e o 

retorno delas a seus países de origem, o que reforça a imagem dos museus 

como agentes replicadores dos ciclos de opressão colonial na 

contemporaneidade. Isso coloca no centro das atenções as inter-relações entre 

as obras de arte e seus contextos históricos; o entendimento da arte como fruto 

do seu momento de geração. Ou seja, trata-se de considerar tais objetos como 

materialidades que acenam para as mentalidades e os comportamentos de 

determinada época. 

 Sobre o assunto, Ariella Azoulay (2019, s/p) se manifesta relacionando o 

tema à “era dos descobrimentos” e às violências imperiais, sacralizadas através 

de suas próprias normas: 

  

Por violência imperial, me refiro a toda empreitada de destruir os 
mundos de símbolos, atividades e tecidos sociais existentes e 
substituí-los por um “novo mundo” de objetos, classificações, 
leis, tecnologias e significados (...) Nesse suposto “novo mundo”, 
populações locais e recursos são considerados problemas ou 
soluções, oportunidades ou obstáculos, e são designados para 
papéis, espaços e funções específicos.  

  

 Considerando o entendimento de Azoulay sobre “violência imperial”, 

entendemos importante a aproximação dessa ideia do pensamento de Anibal 

Quijano (2000), acerca do conceito da “colonialidade do poder”. Como destaca 

o autor, embora o término do período de colonização, a “colonialidade se 

reproduz em uma tripla dimensão: a do poder, do saber e do ser. E mais do que 

isso: a colonialidade é o lado obscuro e necessário da modernidade; é a sua 

parte indissociavelmente constitutiva” (Quijano, 2000, p. 352). 

 Concordamos com as críticas e problematizações acerca do 

deslocamento das obras de arte de seus contextos originários como relações 

oriundas do poder colonial. Ao serem abrigadas em instituições estrangeiras, são 

comprometidas sobremaneira as trocas dialógicas, o contato das populações 

com as suas histórias de origem e a intrínseca relação com a memória social. 

Logo, faz-se necessária a consciência de que “A história dos conflitos e das lutas 

pelos tesouros e símbolos de poder se encarregou de fazer emergir os museus 

como instituições de objetos despojados das suas funções sociais, através da 

valorização das funções estéticas” (Morin, 2016, s/p). 



 

No século XIX e no XX, a chamada “arte africana” e o 
modernismo são um bom exemplo para compreender a ruptura 
de narrativas entre o simbolismo mágico e a estética. Ainda que 
a estética seja simbólica, os objetos sacros, por assim dizer 
transportam um significado que só se pode concretizar num 
dado contexto, que se constitui como o processo, onde um 
determinado ritual é desenvolvido no seio duma determinada 
comunidade (...) Os objetos de arte africana que chegaram à 
Europa perderam as suas funções, mas permanecem como 
obras estéticas. (id.) 

 

 O sintético panorama histórico elaborado por Morin possibilita estender a 

questão para os demais povos oprimidos, colonizados e saqueados ao longo da 

história, inclusive, os povos originários brasileiros. Referimo-nos a objetos 

entendidos como exemplares de subculturas e que eram vistos como 

exemplares exóticos e esteticamente belos, ao serem exibidos nos grandes 

salões e museus europeus. E assim, as histórias e funções originais da arte de 

muitos povos foram totalmente ignoradas e, consequentemente, apagadas.   

 O presente texto problematiza o destino de obras de arte levadas para 

longe de seus países de origem e o modo como os museus, instituições 

responsáveis pela guarda de tais objetos, seguem repetindo os ciclos de 

opressão na contemporaneidade, através da valorização das suas funções 

estéticas. Também abordaremos o retorno de um Manto Tupinambá a terras 

nacionais, um resultado positivo de disputas internacionais entre o povo 

Tupinambá e diferentes instituições museológicas estrangeiras. 

 

1. Entre o saque e a expatriação, o apagamento de histórias e memórias. 

 

 A ideia de coletar objetos e organizá-los segundo a lógica própria de cada 

instituição, pode levar pessoas desavisadas a acreditar que as peças foram 

naturalmente e pacificamente amealhadas por seu valor artístico, histórico ou 

científico. Porém, não é bem assim. Uma rápida checagem em algum livro de 

artes ou na internet permite verificar a existência de um padrão entre a origem 

das obras e os processos de invasão, saque e colonização, promovidos no 

passado por nações europeias.  

 



Um objeto etnográfico é confeccionado manualmente, utilizando 
materiais provenientes do local onde o povo que o produziu 
habita ou habitou e cuja forma está relacionada a princípios 
desse mesmo povo, é o resultado de uma visão de mundo 
coletiva. (Costa, 2022, p.27). 

  

 Sendo assim, os artefatos, produzidos por povos considerados 

“primitivos”, eram colecionados pelos invasores europeus por entenderem que 

eles traziam em si conhecimentos sobre “o outro”, ao mesmo tempo diferente e 

encantador. Porém, seus registros nas instituições europeias nem sempre estão 

disponíveis, sendo encobertos por “histórias oficiais”. E para legitimar os roubos, 

“a definição da noção de propriedade privada no direito ocidental foi 

fundamental” (Vergés, 2023, p. 13): 

 

A genealogia patriarcal e colonial do direito de propriedade 
imposto ao mundo não europeu acabou fazendo que, para 
reclamar um objeto que lhes pertenceu, um grupo, uma 
comunidade ou um povo tenham de negociar sua devolução 
dentro do direito que os tomou de sua propriedade. (id.). 

  

 Por exemplo, o início de muitas “coleções africanas” coincide com o final 

da escravidão no continente americano e a expansão da colonização europeia 

em terras africanas, na segunda metade do século XIX. E isso é facilmente 

identificado, quando analisamos os acervos de museus como o British Museum, 

em Londres, e o Musée du Louvre, em Paris. 

 A arte africana está intrinsecamente relacionada às práticas cotidianas 

das populações. Desde o tear das tecelãs, assim como os mantos e vasos, com 

suas cores vivas e padrões minuciosamente elaborados, os objetos eram 

associados à transmissão de valores ecológicos, de relação com a natureza, e 

aos princípios sociais de cada grupo. Os tecidos reuniam um conjunto de 

conceitos e valores comunitários, utilizando diferentes materiais, da fibra vegetal 

ao ouro.  

 Esta é uma discussão que também reverbera nas produções artísticas 

contemporâneas, como acontece no filme “Pantera Negra” (2018), dirigido por 

Ryan Coogler. Em uma determinada cena, Killmonger, o personagem 

interpretado pelo ator Michael B. Jordan, admira artefatos africanos em um 

museu britânico. Ele se dirige à uma funcionária indagando sobre a origem das 

peças e anunciando que levará uma delas. Indignada, a mulher exclama: “Você 



não pode roubar isso!”, ao que ele replica: “Mas vocês não roubaram isso? Só 

estou pegando de volta”. 

 Um exemplo emblemático de tais práticas é o caso de Thomas Bruce 

(1766 - 1841), o sétimo Conde de Elgin, embaixador britânico para o Império 

Otomano entre 1799 e 1803, um dos maiores saqueadores do mármore grego. 

O objetivo inicial de sua estada na Grécia era o de copiar algumas esculturas, 

utilizando moldes de gesso, para posteriormente decorar a sua mansão. Para 

atingir o seu intento, ele subornou diversas autoridades turcas; mesmo assim, 

sua equipe era sujeita a inúmeras restrições, como, por exemplo, o uso de 

andaimes, além de ser proibida a retirada de qualquer material do local.  

 Frente às dificuldades, Bruce radicalizou e mudou seus planos, decidindo 

"salvar" o mármore do Parthenon. Durante um ano, com a ajuda de uma equipe 

de 300 homens, os mármores foram retirados, sem o devido cuidado. No total 

foram roubadas 56 peças e 19 estátuas, que atualmente alocadas no British 

Museum, deixando a estrutura remanescente com buracos e falhas. 

 Thomas Bruce também saqueou uma das seis cariátides4 do templo 

Erecteion5. Atualmente, as cinco restantes em solo grego estão expostas no 

Museu da Acrópole de Atenas, arranjadas em uma plataforma que simula a 

disposição original no templo, com um espaço vazio entre elas. A expografia 

destaca a ausência da cariátide e o seu roubo, lembrando que essa se encontra 

no British Museum, sozinha, em um canto do museu (Imbroisi, 2022). 

 

2. O difícil “caminho de volta” dos objetos às comunidades espoliadas.  

 

 Através deste artigo buscamos reverberar inquietações resultantes de 

discussões desenvolvidas nos encontros do PhotoGraphein - Núcleo de 

Pesquisa em Fotografia e Educação (UFPel/CNPq), sediado no Centro de Artes 

da Universidade Federal de Pelotas (Pelotas, RS), acerca dos acervos 

museológicos e suas origens. Como buscamos demonstrar até aqui, em muitas 

dessas instituições as obras são oriundas dos processos de saques e 

 
4 Cariátide é uma coluna de sustentação arquitetônica esculpida no formato de uma figura 
feminina. 
5 Templo construído entre 421 a 406 a.C. na Acrópole de Atenas por Mnesicles, em homenagem 

a Atena e Posídon. 



apropriações imperialistas. Ainda hoje, muitas vezes elas são exibidas como 

meros troféus dos vencedores, perpetrando algumas histórias e apagando 

outras tantas. Entretanto, constatamos que são muitos os movimentos com 

vistas a realocar os objetos em seus países de origem, restaurando 

simbolicamente identidades vilipendiadas. 

 Neste contexto, cabe ressaltar que o sistema artístico dessas 

comunidades foi brutalmente impactado com a imposição de valores artísticos 

eurocentrados. Isso, pois “O sistema de patronato local foi interrompido, obras 

de arte ditas “superiores” foram importadas, e aspectos do mercado de arte 

ocidental foram introduzidos” (Graham-Dixon, 2011, p. 590). Rapidamente a arte 

local foi substituída pela dita “superior”, e os objetos artísticos levados para solos 

estrangeiros.  

 Algumas vezes, depois de longas demandas jurídicas, os objetos 

saqueados retornaram às terras de origem, como ocorreu com o Obelisco de 

Axum6. Por mais de mil anos, a região de Axum abrigou o monumento megalítico 

cercado por um anel de obeliscos menores. Em 1937, o obelisco, mais 

apropriadamente denominado “estela”, foi transferido para a Itália como espólio 

de guerra, por ordem do ditador Benito Mussolini.  

 A estela monolítica foi cortada em cinco pedaços e transportada por 

caminhão ao longo da tortuosa rota entre Axum e o porto de Massawa, em cinco 

viagens realizadas num período de dois meses. Ela chegou de navio em 

Nápoles, sendo então transportada para Roma, onde foi remontada na praça 

Porta Capena, na frente do Ministério de África, um final um tanto irônico para o 

artefato roubado.  

 Em solo italiano a estela foi oficialmente inaugurada em 28 de outubro de 

1937, em comemoração do décimo quinto aniversário da Marcha em Roma 

(Marques, 2008). O obelisco de granito do Rei Ezana permaneceu em Roma até 

2008, mesmo com a decisão favorável da ONU para a sua repatriação em 1947. 

1700 anos após ter sido erguido pela primeira vez e 70 anos depois de ter sido 

roubada, a estela foi repatriada, abrindo um precedente para a devolução de 

outros artefatos sagrados, principalmente, os saqueados pelas tropas britânicas. 

 
6 O monumento, de 160 toneladas e 24 metros, foi construído entre 333 e 350 (século IV d.C.), 
pelo rei Ezana, do reino africano de Axum, coração do Império Axumite. 



 No processo de problematizações acerca das origens dos acervos 

museológicos, contemporaneamente alguns museus, assim como o British 

Museum, têm reconhecido que seus fundadores tiraram proveito do tráfico 

transatlântico de escravos e, em função disso, tentam agir em prol da reparação 

histórica. No caso do British, foram colocadas placas indicativas da história do 

objeto, o seu trajeto e as suas funções no contexto original.  

 O Musée du quai Branly, “Museu das Artes e Civilizações da África, Ásia, 

Oceania e Américas”, foi criado em 2006, sob a presidência do francês Jacques 

Chirac, com a ideia de ser um “pedido de desculpas” às “civilizações não-

europeias”. Embora a “boa intenção”, a sua expografia não contempla uma nítida 

separação entre países e culturas do mesmo continente, nem uma separação 

dos objetos de acordo com as suas funções. Os objetos artísticos são exibidos 

sem contextualização e são expostos aleatoriamente, organizados por critérios 

estéticos.  

 

Figura 1: Manto Tupinambá que estava no acervo do Nationalmuseet, na Dinamarca. 

 
Fonte: https://ensinarhistoria.com.br/o-deslumbrante-manto-tupinamba-de-penas-vermelhas/ 

 

 Na reserva técnica do Musée du quai Branly também se encontra um dos 

mantos do povo indígena Tupinambá. Produzidos entre os séculos XVI e XVII, 

são onze os mantos sagrados espalhados pelo mundo, em países como França, 

Dinamarca, Holanda e Inglaterra. Passados mais de 20 anos da solicitação oficial 



de seu povo, um deles finalmente chegou ao Museu Nacional do Rio de Janeiro 

(Figura 1), em julho de 2024, enviado pela Dinamarca, resultado de uma 

articulação entre os indígenas, o governo brasileiro e o dinamarquês.  

 Patrimônio dos povos indígenas e sagrado para os Tupinambás, o manto 

foi confeccionado há mais de 300 anos com penas de guarás vermelho 

costuradas sobre uma rede de fibras naturais. Ele tem cerca de 1,80m de altura. 

O repatriamento desse símbolo espiritual da cultura Tupinambá representa o 

resgate de uma memória transcendental para seu povo.  

 Ao mesmo tempo, a peça histórica do século XVII simboliza uma história 

de violações e apagamentos e é testemunha do genocídio de um povo, praticado 

sistematicamente desde a chegada dos europeus. Embora os Tupinambás 

vivam na Bahia desde tempos imemoriais, somente em 2001 eles foram 

reconhecidos como um povo indígena pelo Estado brasileiro. Hoje eles se 

encontram na aldeia da Serra do Padeiro, no sul da Bahia, porém, ainda lutam 

pela demarcação de seu território. 

 

3. Acreditar é preciso, mas lutar é fundamental.  

  

 Muitas obras de arte, em sua maioria não europeias, seguem exiladas em 

museus estrangeiros e apartadas de seus contextos originais. Na última década, 

em nosso país, observamos uma onda crescente de negacionismo e tentativas 

de apagamento das histórias e tradições dos povos originários. Em 

contrapartida, os estudos decoloniais avançam e testemunhamos o aumento de 

movimentos em prol da retomada e repatriação dos objetos. 

 A luta do povo Tupinambá para reconquistar parte de sua história, 

emblematicamente representada por um manto, resgatou também o seu próprio 

direito de existir, fruto de um ciclo de lutas pelo território e pela valorização da 

sua cultura tradicional.  

 Embora a festejada repatriação, os Tupinambás agora lutam pelo direito 

da guarda desse que consideram um verdadeiro ancestral. Nos dias 10 e 11 de 

setembro de 2024, eles tiveram acesso exclusivo ao manto, que segue abrigado 

no Museu Nacional.  Na ocasião, a cacica Jamopoty Tupinambá declarou: “não 

somos os indígenas de 1500, somos um povo novo, mas que ainda precisa 



demarcar nossa terra. Tiraram nosso direito de viver e tiraram nosso idioma, mas 

aqui permanecemos” (Domingues, 2024, s/p). 

 O esvaziamento de sentidos e a banalização de muitas peças 

museológicas, consumidas somente pelo seu valor estético, indicam o perigoso 

limiar do esquecimento das múltiplas e complexas histórias dos diferentes povos 

que habitavam/habitam o planeta. Isso demonstra que ainda temos um longo 

caminho a percorrer, não só para resgatar os objetos e suas histórias das 

instituições mundo afora, mas, principalmente, para reatar os vínculos 

significativos entre nós, humanos, e as nossas histórias e memórias. 

 

Referências 

AZOULAY, Ariella. Desaprendendo a história da fotografia. Artigo. Revista 

Zoom #17. 29 de outubro de 2019. Disponível em: 

https://revistazum.com.br/revista-zum-17/desaprendendo-origens-fotografia/ 

Acesso em 19/01/2025. 

COSTA, Caroline M. P. R. O RETORNO DO MANTO TUPINAMBÁ: Diálogos 

para a construção de uma história da arte indígena. Monografia. Universidade 

Federal do Rio de Janeiro. 2022. Disponível em: 

https://pantheon.ufrj.br/bitstream/11422/17834/1/CMPRCosta.pdf Acesso em 

18/01/2025. 

DOMINGUES, Joelza Ester. O deslumbrante Manto Tupinambá de penas 

vermelhas volta ao Brasil. Blog: Ensinar História. 19 de setembro de 2024. 

Disponível em: https://ensinarhistoria.com.br/o-deslumbrante-manto-tupinamba-

de-penas-vermelhas/ Acesso em 18/01/2025. 

GRAHAM-DIXON, Andrew. Arte: o guia visual definitivo da arte–da pré-

história ao século XXI. Publifolha, São Paulo – SP, 2011. 

IMBROISI, Margaret; MARTINS, Simone. Cariátides no Museu da Acrópole. 

História das Artes, 2022. Disponível em: 

<https://www.historiadasartes.com/sala-dos-professores/cariatides-no-museu-

acropole/>. Acesso em 20/05/2022. 

MARQUES, Alexandre K. A QUESTÃO ÍTALO-ABISSÍNIA: os significados 

atribuídos à invasão italiana à Etiópia, em 1935, pela intelectualidade gaúcha. 

Dissertação de Mestrado. Programa de Pós-Graduação em História. 

https://revistazum.com.br/revista-zum-17/desaprendendo-origens-fotografia/
https://pantheon.ufrj.br/bitstream/11422/17834/1/CMPRCosta.pdf%20Acesso%20em%2018/01/2025
https://pantheon.ufrj.br/bitstream/11422/17834/1/CMPRCosta.pdf%20Acesso%20em%2018/01/2025


Universidade Federal do Rio Grande do Sul, 2008. Disponível em: 

https://lume.ufrgs.br/handle/10183/17233 Acesso em 20/01/2025. 

MORIN, Edgar. Notas de Leitura da conferência de Edgar Morin. Estetica da 

arte e antropologia complexa (L’esthétique et l’art du point de vue d’une 

anthropologie complexe). Fundação Calouste Gulbenkian, Paris, 2016. 

Disponível em 

https://globalherit.hypotheses.org/6652?fbclid=IwAR2wZbvKYU3hUv14pwr26e

MEkPPq2Xo53jyNndoz1TrI3P__cWo5zdEZ2aY Acesso em 05/05/2022 

QUIJANO, Aníbal. Colonialidad del poder y clasificación social. In.: Journal 

of world-systems research, v. 11, n. 2, 2000, p. 342-386 

 

https://lume.ufrgs.br/handle/10183/17233
https://globalherit.hypotheses.org/6652?fbclid=IwAR2wZbvKYU3hUv14pwr26eMEkPPq2Xo53jyNndoz1TrI3P__cWo5zdEZ2aY
https://globalherit.hypotheses.org/6652?fbclid=IwAR2wZbvKYU3hUv14pwr26eMEkPPq2Xo53jyNndoz1TrI3P__cWo5zdEZ2aY

